
Il Messaggio per la 48ª Giornata Nazionale per la Vita 

 

 

 

Pubblichiamo il Messaggio per la 48ª Giornata Nazionale per la Vita, che si celebrerà il 1° 
febbraio 2026 sul tema “Prima i bambini!”.  

Guardatevi dal disprezzare qualcuno di questi piccoli; perché io vi dico che i loro angeli in cielo 
vedono continuamente la faccia del Padre mio. (Mt 18,10) 

 

Prima i bambini! 

L’accoglienza gentile e affettuosa di Gesù verso i piccoli sorprende i suoi contemporanei, 
discepoli inclusi, abituati a considerare assai poco i bambini. Eppure, nella Scrittura il rapporto 
di Dio con il suo popolo è spesso paragonato a quello di una madre amorevole e di un padre 
premuroso verso i propri bimbi; il loro atteggiamento, infatti, “riflette il primato dell’amore di 
Dio, che prende sempre l’iniziativa, perché i figli sono amati prima di aver fatto qualsiasi cosa 
per meritarlo” (AL 166). Lasciarsi amare e servire con semplicità, riconoscersi dipendenti 
senza imbarazzo, attribuire primaria importanza alle leggi del cuore, desiderare il bene… sono 
alcune delle lezioni che i bambini danno agli adulti e che Gesù presenta come condizioni per 
accogliere la novità del Vangelo: “In verità vi dico: se non vi convertirete e non diventerete come 
i bambini, non entrerete nel regno dei cieli” (Mt 18, 3). Essi, dunque, non vanno mai disprezzati, 
scartati, subordinati perché proprio di loro il Creatore ha particolare cura. 



A questa visione evangelica dell’infanzia, che ha condotto l’umanità intera a una 
considerazione progressivamente più rispettosa degli inizi della vita, si ispira anche la nostra 
migliore cultura giuridica, che evidenzia il “superiore interesse del minore”: in qualsivoglia 
situazione, i bambini sono quelli che vanno prima di tutto accolti e protetti, insieme alla loro 
famiglia, in modo che possano crescere quanto più liberi e felici. Anche perché, non di rado, gli 
esiti di un’infanzia problematica sono alla radice di molti comportamenti negativi in età adulta. 
Ciononostante, le vite dei bambini vengono molto spesso asservite agli interessi dei grandi. 
Pensiamo ai tanti, troppi, bambini “vittime collaterali” delle guerre degli adulti: uccisi, mutilati, 
resi orfani, privati della casa e della scuola, ridotti alla fame, come effetto di bombardamenti 
indiscriminati. 
Pensiamo ai bambini-soldato, rapiti e utilizzati come “carne da cannone” nei tanti conflitti che 
si combattono in varie parti del globo, soprattutto in quelli “a bassa intensità”, di cui quasi 
nessuno parla. 

Pensiamo ai bambini “fabbricati” in laboratorio per soddisfare i desideri degli adulti: a loro 
viene negato di poter mai conoscere uno dei genitori biologici o la madre che li ha portati in 
grembo. 
Pensiamo ai bambini cui viene sottratto il fondamentale diritto di nascere, probabilmente 
perché non risultano perfetti in seguito a qualche esame prenatale. 

Pensiamo ai bambini implicati nei casi di separazione e divorzio dei propri genitori, a volte usati 
come strumenti di rivalsa sull’ex-coniuge. 

Pensiamo ai bambini fatti oggetto di attenzioni sessuali o alle bambine date precocemente in 
sposa, spesso a uomini assai più grandi di loro. 

Pensiamo ai bambini-lavoratori, privati dell’infanzia perché inquadrati come manodopera a 
basso costo dai “caporali” di turno, in contesti di degrado sociale e abbandono scolastico. 

Pensiamo ai bambini rapiti o dati indiscriminatamente in adozione nelle tristi operazioni di 
pulizia etnica. 

Pensiamo ai bambini coinvolti nelle violenze domestiche, che li privano di uno o entrambi i 
genitori e li segnano profondamente. 

Pensiamo ai bambini che i trafficanti di vite strappano per vile interesse alle proprie famiglie, 
fino a espiantare i loro organi a vantaggio di chi può permettersi di pagarli. 

Pensiamo ai bambini costretti – non di rado da soli – a migrazioni faticose e pericolose, con esiti 
a volte mortali, per sfuggire ai conflitti, agli impoverimenti e alle carestie spesso provocate dagli 
adulti. 
Pensiamo ai bambini indottrinati da un’educazione ideologica, funzionale non alla loro 
crescita, ma alla diffusione di idee che interessano questo o quell’altro gruppo di potere. 

Pensiamo ai bambini maltrattati o abbandonati a loro stessi da genitori o educatori cui poco 
interessa il loro vero bene. 



In questi e altri casi l’interesse che prevale è quello dell’adulto, cioè del più forte, del più ricco, 
del più istruito, che può decidere anche della vita altrui e che è anche capace di mascherare il 
proprio egoismo dietro parole “politicamente corrette” e falsamente altruiste. 

A ben vedere, la pace, la libertà, la democrazia, la solidarietà non possono che iniziare dai più 
piccoli. Dove una società smarrisce il senso della generatività, servendosi dei figli invece di 
servirli e donare loro la vita, si imbarbariscono esponenzialmente anche le relazioni tra gli 
adulti – persone e comunità – dando spazio alla ricerca egoistica e violenta dei propri interessi. 
“Tanti bambini fin dall’inizio sono rifiutati, abbandonati, derubati della loro infanzia e del loro 
futuro. […] Che ne facciamo delle solenni dichiarazioni dei diritti dell’uomo e dei diritti del 
bambino, se poi puniamo i bambini per gli errori degli adulti?” (AL 166). 

Avvertiamo la necessità di una maggiore attenzione ai piccoli anche nella nostra società 
italiana, in cui l’imperante cultura individualista si esprime, tra l’altro, con una crisi di 
generatività che non riguarda solamente la fertilità, ma pregiudica progressivamente la 
capacità degli adulti di mettersi a servizio dei piccoli. Può succedere che facciano rumore, 
chiedano incessanti attenzioni, condizionino la libertà dei grandi, ma l’accoglienza dei loro 
limiti è paradigma dell’accoglienza dell’altro tout court, mancando la quale svanisce ogni 
prospettiva di collettività solidale, per dare spazio a una conflittualità incessante e distruttiva. 
Quando i bambini non sono amati, con loro vengono scartati anche gli elementi più deboli della 
comunità, cioè potenzialmente tutti, nel momento in cui si manifestino anche nei soggetti 
“forti” fragilità o debolezze. 

Anche le comunità cristiane devono crescere nella cura dei bambini, non solo proseguendo 
nell’impegno per estirpare e prevenire l’odiosa pratica degli abusi, ma divenendo “casa 
accogliente” per loro nelle celebrazioni liturgiche, nelle attenzioni alle varie povertà che li 
colpiscono, nell’adozione di modalità adeguate alla loro età per l’annuncio della fede e nelle 
occasioni di vita comunitaria. “L’educazione alla fede sa adattarsi a ciascun figlio, perché gli 
strumenti già imparati o le ricette a volte non funzionano. I bambini hanno bisogno di simboli, 
di gesti, di racconti. […] L’esperienza spirituale non si impone ma si propone alla loro libertà” 
(AL 288). Alle prime parole che un bambino si sente rivolgere dalla Chiesa nel giorno del 
Battesimo – “la nostra comunità ti accoglie” – deve seguire una reale dedizione di tempi, spazi, 
risorse alle esigenze dei piccoli e delle loro famiglie. 

Ci sono tuttavia nella società e nella Chiesa moltissime persone e istituzioni che operano 
attivamente per custodire i bambini, attraverso azioni di tutela e accoglienza delle maternità 
difficili e di protezione nelle situazioni di violenza, nell’educazione, nella risposta ai tanti 
bisogni e povertà delle famiglie numerose e dei piccoli, nella prevenzione dello sfruttamento 
minorile nelle sue varie forme, nel sostegno alla genitorialità, nella sorveglianza degli ambiti 
che mettono a rischio l’integrità fisica, morale e spirituale in età sempre più precoce. A costoro 
devono andare la riconoscenza e il sostegno di tutti, perché il loro servizio – spesso gratuito – 
rende migliore il nostro mondo per tutti, non solo per i più piccoli. A loro dobbiamo 
continuamente ispirarci, per coltivare il senso di un autentico primato dei diritti dei bambini 
sugli interessi e le ideologie degli adulti. 



Si tratta di attuare una vera “conversione”, nel duplice senso di “ritorno” e di “cambiamento”. 
Ritorno a una cultura che riscopra il valore della generatività, del “desiderio di trasmettere la 
vita” (SnC 9) e di servirla con gioia. Ogni persona che mette al mondo dei bambini o si occupa 
dei piccoli – genitori, nonni, insegnanti, catechisti, persone consacrate, famiglie affidatarie – 
dovrebbe sentire la simpatia e la stima degli altri adulti, perché il servizio al sorgere della vita è 
garanzia di bene e di futuro per tutti. 

 
Cambiamento come abbandono delle cattive inclinazioni di una società narcisista e 
indifferente, in cui gli adulti sono troppo occupati da loro stessi per fare davvero spazio ai 
bambini: ne nascono sempre di meno e sul loro futuro peseranno i debiti, il degrado 
ambientale, la solitudine e i conflitti che gli adulti producono, incuranti del domani del mondo. 
La Giornata per la Vita sia l’occasione per un serio esame di coscienza, basato sul punto di 
vista dei piccoli nelle questioni che li riguardano (dal nascere, al crescere, all’essere felici…) e 
sostenuto dalla voce sincera dei bambini, cui chiedere – una volta tanto – come vorrebbero che 
andassero le cose. 

 

Il Consiglio Episcopale Permanente della Conferenza Episcopale Italiana 

 

 


